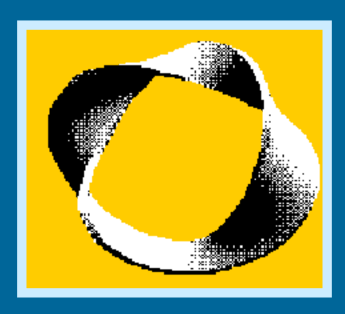
# Il dentro e il fuori: introduzione all'etica



Nel cosiddetto nastro di Moebius non c'è differenza fra dentro e fuori: è il dono che Socrate chiedeva al dio Pan O caro Pan, e voi altre divinità di questo luogo, datemi di diventare bello dentro, e che tutto ciò che ho di fuori si accordi con ciò che ho dentro; che io consideri ricco il sapiente; che io possegga tanto oro quanto ne possa prendere e portare via nessun altro se non chi è temperante.

(Platone, Fedro, 279b-c)

di Anselmo Grotti e Fausto Moriani



- L'espressione "problemi etici e morali" non ha molto senso, perché etica e morale sono sinonimi.
- Etica deriva dal greco ethos, mentre morale deriva dal latino mos.
- Ma ethos e mos indicano le stesse cose: i costumi, le condotte, le usanze, i comportamenti, i valori di riferimento, individuali e, soprattutto, collettivi, cioè di popoli, civiltà, strati sociali.
- Tuttavia, a volte si distingue tra morale, come insieme delle condotte effettive, buone o cattive, ed etica come riflessione su quelle condotte, cioè come possibilità di distinguere il giusto dall'ingiusto, il bene dal male.
  - In effetti, uno dei maggiori filosofi dell'età moderna, **Georg Wilhelm Friedrich Hegel** (1770-1831)
    distinse tra moralità, come volontà soggettiva del bene, ed eticità, come morale concreta, realizzata in istituzioni storiche positive.





## Etica e conoscenza

- Socrate (469-399 a. C.) sostiene il cosiddetto intellettualismo etico, cioè una concezione radicale dell'etica come conoscenza razionale.
- Per Socrate nessuno fa il male volontariamente, cioè se tutti conoscessero il bene, non potrebbero non farlo.
- Il bene non è un contenuto della condotta, ma coincide con l'uso corretto della ragione, quale Socrate stesso insegnava nella pratica del dialogo, attestata dai *Dialoghi* di Platone e dai *Memorabili* di Senofonte.
- Socrate argomenta che è meglio subire ingiustizia che commetterla, perché commettere ingiustizia significa fare il male e fa il male solo chi non sa usare la caratteristica distintiva dell'uomo, cioè la ragione.

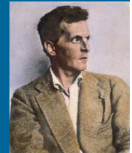
Ludwig Wittgenstein (1889-1951), che alcuni considerano il maggior filosofo del Novecento, assume una posizione altrettanto radicale: nulla ha un valore intrinseco, nel senso che qualcosa come un valore intrinseco di un oggetto non è un fatto.

Il valore è attribuito ad un oggetto dalla volontà e un valore assoluto e intrinseco potrebbe essere attribuito solo da una volontà assoluta al di fuori del mondo.

Ma un soggetto assoluto trascendente è al di fuori del linguaggio e ciò che è fuori del linguaggio non può nemmeno essere pensato.

Quindi l'etica, come scienza dei valori, è ineffabile, cioè priva di senso.

Questo non vuol dire che non sia importante; anzi, è la cosa più importante, perché è la tensione dell'uomo a dire l'indicibile e a sciogliere il mistero che circonda la sua esperienza; solo, non è conoscenza.

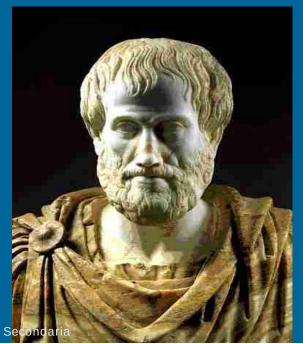


## Felicità e giusto mezzo

Per gli antichi, e in particolare per **Aristotele** (384-322 a. C.), oggetto dell'etica è la felicità o, più precisamente, la *eudaimonia*, cioè la piena realizzazione, la fioritura di sé, il conseguimento della virtù ( gr. *aretè*) come eccellenza delle doti.

Per raggiungere la felicità l'uomo deve soddisfare i propri bisogni primari e usare bene la ragione. Aristotele chiama *phronesis* l'uso della ragione nell'ambito pratico e ne individua la procedura efficace nella *mesòtes*, cioè nel giusto mezzo tra due eccessi (per esempio avarizia e prodigalità). Un mezzo non matematico, ma spostato, di volta in voltà, a seconda della situazione, delle circostanze oggettive, verso l'uno o l'altro eccesso, secondo una valutazione che resta responsabilità di ciascun agente morale stabilire.

Aristotele fa propria la lezione del maestro (Socrate) del suo maestro (Platone), che identificava virtù e sapere, secondo il motto delfico "Conosci te stesso".



2009-2010 – Editrice La Scuola – Nuova

#### **Fulfilment**

Il premio Nobel per l'economia **Amartya Sen** (1933), bengalese, fonda sulle nozioni, tutto sommato aristoteliche e classiche, di vita fiorente (*flourishing life*) e pienezza delle capacità (*fulfilment*) la propria filosofia morale e la propria teoria economica sulla relazione necessaria tra sviluppo e libertà dalla fame, dalla miseria, dalla tirannia, dalla precarietà, dall'intolleranza, dalla repressione, dall'autoritarismo.



Paolo VI, nell'enciclica *Populorum progressio* del 1967, aveva messo in connessione sviluppo, libertà e pace e parlato di fioritura dell'uomo:."Nel disegno di Dio, ogni uomo è chiamato a uno sviluppo, perché ogni vita è vocazione. Fin dalla nascita, è dato a tutti in germe un insieme di attitudini e di qualità da far fruttificare: il loro pieno svolgimento, frutto a un tempo dell'educazione ricevuta dall'ambiente e dello sforzo personale, permetterà a ciascuno di orientarsi verso il destino propostogli dal suo Creatore. Dotato d'intelligenza e di libertà, egli è responsabile della sua crescita, così come della sua salvezza. Aiutato, e talvolta impedito, da coloro che lo educano e lo circondano, ciascuno rimane, quali che siano le influenze che si esercitano su di lui, l'artefice della sua riuscita o del suo fallimento: col solo sforzo della sua intelligenza e della sua volontà,

ogni uomo può crescere in umanità, valere di più, essere di più."

## Id quod in nobis

Per gli antichi, la felicità, come tranquillità dell'animo, passa attraverso la capacità razionale, continuamente esercitata ed affinata, di distinguere ciò che dipende da noi e quindi può essere modificato, da ciò che non è in noi e che deve essere accettato, compreso.

Questo tema è particolarmente sviluppato nella tradizione stoica (III a. C.-III d. C.) e se ne può ricordare la formulazione nel *Manuale* di **Epitteto** (55-135 d. C.),nella famosa traduzione di Giacomo Leopardi:

"Le cose sono in due m proprio tuo se non quello veramente d'altri, nessur niuno, non incolperai essendo ch , altre no…se tu non estimerai rrai che sia di altri quello che è uno impedire, tu non ti dorrai di no inimico, niuno ti nocerà, ocumento veruno"



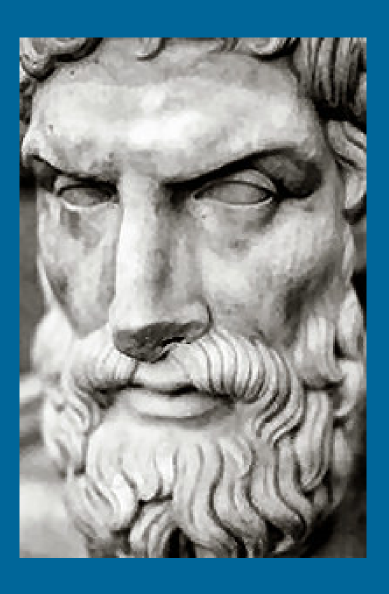
- E' **Epicuro** (341-247 a □ . C.) a identificare bene e piacere (gr. hedonè): edonismo
- Non un piacere scomposto e dissoluto, però, ma tranquillo, catastematico.

Henry Sidwick (1838-1900) ha

quali anch distin egois bene indivi unive in se bene di tut desic



stiche, arismo cui è licità



## Il bene è l'utile

Per Jeremy Bentham (1748-1832) è buono ciò che incrementa il benessere e la felicità, facendo l'interesse,

razionalmente calcolabile.

Anche **John Stuart Mil** ma anzi, in quanto impo tutti; né è un pri

Karl Raimund Popper (1 e dell'utopia di un mondo politica e sociale, piuttosto

John Harsanyi (192) maggiore di quella d quando il soggetto morale

Nella posizione di Harsani canonica tra utilitarismo secondo cui è bene ciò ch utilitarismo, perché ognun imprevedibili per chi invec incertezza circa le future si dell'atto potrebbe valere si

#### Un'aritmetica morale



tarismo come aritmetica morale

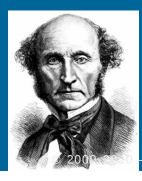
ionda non è un principio egoistico, zabili, cioè che possano valere per sere più nobili da altre meno nobili.

zione è la critica del totalitarismo o il male, nell'organizzazione

cioè quando la sua utilità media è probabili, di quella scelta; inoltre, eve scegliere l'azione che, rispetto enza ledere l'interesse di nessuno.

re (1919), si delinea la distinzione utile, e utilitarismo della regola, sanyi propende per il secondo zioni e le scelte resterebbero nteresse generale; questa p. Hare sostiene che l'utilitarismo stono in realtà.



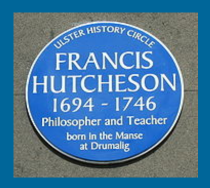




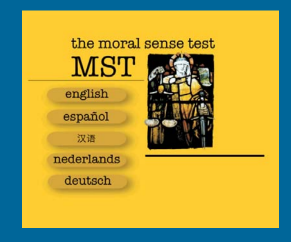


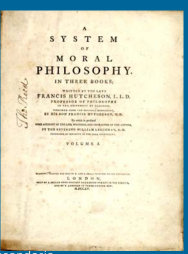


## Sentimento del bene



- Francis Hutcheson (1694-1746) è utilitarista, nel senso che considera bene la felicità maggiore per il maggiore numero di persone.
- Egli fa propria la critica di Locke (1632-1704) alle idee innate ammesse da Cartesio (1596-1650), ma ammette un senso interiore nell'uomo che gli permette di apprezzare immediatamente l'armonia del creato di cui è parte integrante e un **senso morale**, un sentimento altrettanto immediato del bene e del male, cioè di quanto può procurare felicità o infelicità, al di là del semplice vantaggio egoistico.





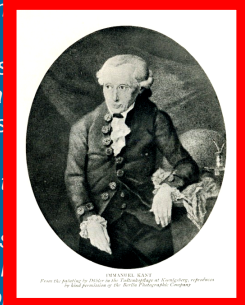
#### Il bene è il dovere

Il filosofo del dovere per eccellenza è **Immanuel Kant** (1724-1804) per il quale la moralità in un ente finito e sensibile quale l' uomo non può che presentarsi nella forma dell'obbligo.

Per Kant, il dovere è la necessità di compiere un'azione unicamente per rispetto alla legge morale, cioè non semplicemente per legalità o conformità alla legge e comunque a prescindere dal desiderio e da ogni inclinazione naturale.

Il dovere così inteso implica autonomia del soggetto morale, cioè capacità di dare leggi a se stesso, senza dipendere né dalla religione né dal sentimento né dalla natura.

"Dovere! Tu nome gran godimento comportato non minacci nulla che s per muovere la volontà spontaneamente acces venerazione (sebbene volontà, di fronte a cui a segretamente riottose: radice della tua nobile s con le inclinazioni, que condizione di quel valo sé?"



comprendi in te nessun gi sottomissione, eppure le repulsione e terrore, una legge che trova pure si procaccia a), persino contro la zioni, sebbene li te, e dove si trova la ricusa ogni parentela nare è l'irrinunciabile uomini possano darsi da



## Non il dovere, ma la compassione

**Arthur Schopenhauer** (1788-1860) ha negato che il bene sia dovere, in quanto l'imperativo categorico non solo non è universale, ma è espressione di volontà egoistica, perché si basa sull'assunto sottinteso che l'agente morale possa volere solo ciò che è meglio per sé, per cui, se esso si pone come parte passiva, non può che egoisticamente decidere per la giustizia e l'amore del prossimo.

...come quell'avaro che dopo aver ascoltato una predica sulla beneficenza esclama: "Che svolgimento profondo e bello! Quasi quasi andrei a mendicare!"

L'impulso morale deriva invece dalla compassione, cioè dall'unione di giustizia e amore del prossimo, che si presenta come "il grande mistero dell'etica" e che, nelle sue forme più complete, si estende a tutti i viventi.



#### Ercole al bivio tra virtù e vizio



Il libero arbitrio è la facoltà della ragione e della volontà per cui si sceglie il bene, con l'assistenza della grazia, o il male quando questa viene meno. E si dice libero in quanto alla volontà, che può essere piegata all'uno o all'altro. Ma si dice arbitrio in quanto alla ragione, alla quale appartiene quella facoltà o potere cui è proprio anche il discernere tra il bene e il male e talvolta, invero, avendo discrezione del bene e del male, scegli ciò che è male, talvolta ciò che è bene. Ma ciò che è bene non sceglie senza l'aiuto della grazia, ma il male di per sé sceglie.

(Pietro Lombardo, Sententiae, II, dist. XXIV, 5)



L'interpretazione del monaco e teologo irlandese **Pelagio** (morto verso il 418) trovò notevole consenso, perché garantiva un cardine dell'etica cristiana, cioè la libertà dell'uomo di scegliere tra bene e male, ma si attirò l'opposizione di Sant' **Agostino** (354-430) e la condanna della Chiesa, perché minacciava la necessità del sacrificio di Cristo per la salvezza dell'uomo, il ruolo del battesimo e della Grazia divina. Infatti sembra che Pelagio ritenesse che l'umanità ha peccato in

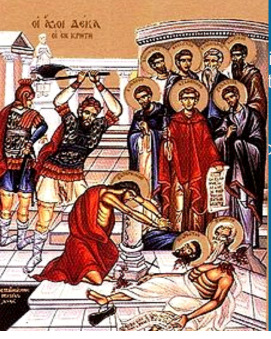
Adamo, ma exemplo, non forma, cioè che il peccato di Adamo sia ricaduto sul solo Adamo e

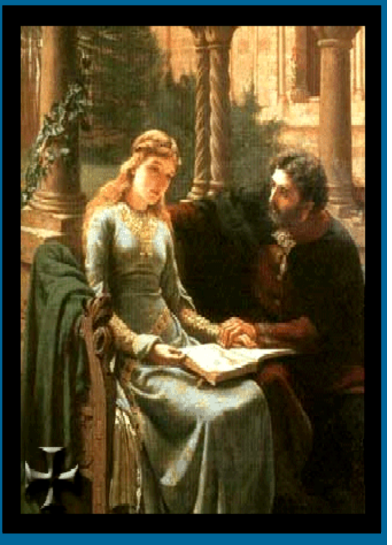


## Intenzione

- Nella tradizione cristiana che ha il proprio fondamento nella polemica di Gesù di Nazareth contro l'ossequio esteriore e formale alla legge ebraica - nell'esperienza morale è centrale l'intenzione.
- Per **Abelardo** (1079-1142) l'aspetto soggettivo dell'etica è puramente razionale, secondo il monito dell'Apollo di Delfi "scito te ipsum", cioè "conosci te te stesso"; l'aspetto oggettivo è invece definito dalla rivelazione cristiana, in cui il male è disprezzo di Dio.
- Conoscere se stessi vuol dire che l'intenzione dei soggetti morali, cioè il loro consenso alle azioni che compiono rende quelle azioni buone o cattive.

Addirittur stesso av quanto ha mancanz perseguit coscienza



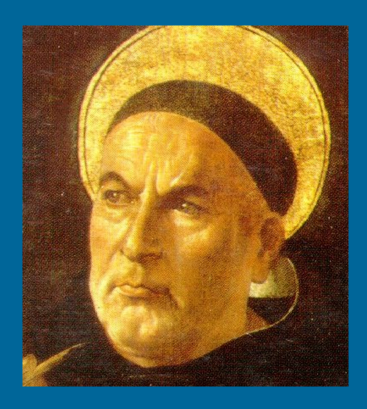


Eloisa ed Abelardo

#### Sinderesi

Secondo la tradizione cristiana, San **Tommaso d'Aquino** (1225-1274) conferma il primato della coscienza in ambito morale, che egli esalta nella nozione di sinderesi, intesa come disposizione naturale intuitiva (il termine è una storpiatura del greco *syneidesis*, che significa 'intuizione') dell'anima intellettiva a riconoscere i principi morali, cioè il bene in generale, conservata nonostante il peccato originale (secondo la derivazione da *synteresis*, che significa 'conservazione') e che si configura quale abito naturale dei principi pratici, come l'intelletto lo è dei principi speculativi.







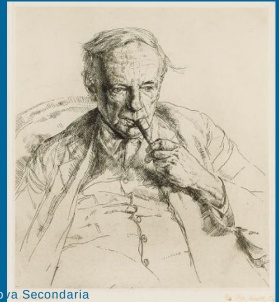
**George Edward Moore** (1873-1958) ricorda agli utilitaristi che se una cosa è vista significa che è visibile, ma se una cosa è desiderata non per questo essa è desiderabile.

In generale, occorre muovere dalla distinzione tra valore estrinseco di qualcosa, determinato dal valore delle conseguenze, e valore intrinseco, che prescinde dal valore delle conseguenze.

Mentre il valore estrinseco è descrivibile in termini di proprietà e relazioni naturali, per cui per esempio, una medicina è buona perché è salutare per chi è malato ed in questo consiste il suo valore, il valore intrinseco non è una proprietà naturale, nel senso che, per quanto mi sforzi, non lo troverò nella cosa né nelle relazioni con le persone e con i loro desideri.

Pertanto il valore intrinseco è indefinibile e, in quanto proprietà non naturali delle cose, i valori intrinseci non sono enumerabili e sfuggono alle scienze.

Tuttavia il valore intrinseco può essere colto mediante l'intuizione che tutti possiedono e che, a sua volta, può essere illustrata mediante un esperimento mentale che consiste nel domandarsi se avrebbe valore un mondo costituito solo da quella cosa intorno al cui valore intrinseco ci interroghiamo.



#### Emozioni di bene

Per gli emotivisti come **Alfred Julius Ayer** (1910-1989) i giudizi etici non hanno significato in senso proprio, ma sono fenomeni linguistici espressivi, come quando si grida "Evviva!" o "Abbasso!" o si applaude.



Charles L. Stevenson (1908-1979), pur essendo emotivista, sottolinea come le espressioni etiche, non manifestino unicamente emozioni, cioè esprimano gusti (per esempio di approvazione verso la generosità e la pazienza), ma contengano un significato descrittivo ("generoso" non è "paziente") e ambiscano a modificare gli altri, tanto che suscitano contrasti (a differenza dei giudizi di gusto, per esempio sulla bontà della schiacciata alla fiorentina)



Quest'ultimo aspetto è legato alla concezione, proposta da **Bertrand Russell** (1872-1972), secondo cui i giudizi etici esprimono non solo il desiderio del loro contenuto particolare, ma anche quello che tutti lo condividano, con una tipica pretesa universalizzante.



# Genealogia

Friedrich Nietzsche (1844-1900), il filosofo su cui ogni anno si scrivono più saggi al mondo, ha opposto una "morale di schiavi" a "una morale dei signori", argomentando che all'origine dell'ugualitarismo della morale cristiana e dell'umanitarismo democratico e socialista c'è l'interesse dei deboli e dei perdenti a fare fronte comune contro i più forti e i vincenti, per ribaltare la situazione. La morale non è assoluta, ma si genera, nasce da bisogni e interessi, per cui, di fronte ad un valore, non ha senso chiedersi se sia vero, autentico, ma solo da dove nasca.

